Exposé du 28 octobre 2025': Recueil de citations.

1. Je regois une si grande richesse (Reichtum)® que Dieu ne peut me suffire avec tout ce
qu’il est comme « Dieu ». (355).°

2. 1l y a deux sortes de pauvreté. La premicre est la pauvreté extérieure (dupere Armut).
Elle est bonne et trés louable en I’homme qui fait cela volontairement (...) Je ne
m’étendrai pas maintenant sur cette pauvreté. Car il en est encore une autre, la pauvreté
intérieure (innere Armut), et c’est a elle que s’applique cette parole de Notre-Seigneur :
« Bienheureux sont les pauvres en esprit » (348)*,

3. Celui-la est un homme pauvre qui ne veut rien, ne sait rien et n’a rien. (349) Das ist
ein armer Mensch, der nichts will und nichts weif3 und nichts hat.

4. « IIs entendent par 1a que I’homme doit vivre de fagon a ne plus jamais faire sa propre
volonté en quoi que ce soit, mais a s’efforcer de faire la volonté trés chére de Dieu ».
(349)

5. « Tant que ’homme est encore dans la disposition d’accomplir la trés chére volonté de
Dieu, il ne possede pas cette pauvreté dont nous voulons parler, car cet homme a encore
une volonté, par laquelle il veut satisfaire la volonté de Dieu ». (350)

6. Pour posséder vraiment la pauvreté, il faut que ’homme reste aussi vide de sa volonté
créée qu’il le faisait au moment ou il n’était pas encore. (350)

7. Quand j’étais dans ma cause (Ursache) premiére (...) Je ne voulais rien, je ne désirais
rien, car j’étais un étre libre (lediges), me connaissant moi-méme dans la jouissance de la
Vérité. C’est moi-méme que je voulais et rien d’autre ; ce que je voulais, je 1’étais et ce
que j’étais, je le voulais. (350)

Dictionnaire étymologique de I’allemand®.

begehrte®.

' D. Guénoun, « Liberté spirituelle et liberté politique, Lecture paradoxale du sermon 52 de Maitre
Eckhart », cours public du cycle « Sommes-nous libres ? », Faculté de théologie de 1’université de
Geneve. Le sermon est numéroté 52 dans la traduction classique (Q), de Josef Quint (1936 +) puis Georg
Steer (1978 +),. Il porte le numéro 108 dans le classement (S). de Loris Sturlese (2014). On rappellera
la premiére traduction frangaise de Ferdinand Aubier et Jacques Molitor (Aubier-Montaigne, 1942).
2 All. Ci-dessous :
All. = Meister Eckhart und seine Zeit : www.eckhart.de .
L. = Maitre Eckhart, Traités et sermons, GF Flammarion 1995 (numérotation Q).
(355)=L, p. 355.
J. et L. = Maitre Eckhart, Les Sermons, trad. G. Jarczyk et P.-J. Labarriere, Albin Michel (1998)
2022 (numérotation Q).
A.-H et M = Maitre Eckhart, Sermons, traités, poeme, Les écrits allemands, trad. J. Ancelet-
Hustache et Eric Mangin, Seuil, 2015 (numérotation S).
3 Guillemets : all.
Mt 5,3. Cf Lc 6,20 et 6, 24.
> Friedrich Kluge, Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache, (22° éd.) De Gruyter, 1989.
®350. Begehren, demander, convoiter.



http://www.eckhart.de/

8. Quand j’étais dans ma cause (Ursache) premiere, je n’avais pas de Dieu, et j’étais
cause de moi-méme. Je ne voulais rien, je ne désirais rien, car j’étais un &tre libre
(lediges...) (350)

9. C’est moi-méme que je voulais et rien d’autre ; ce que je voulais, je I’étais et ce que
J’étais, je le voulais ; la j’étais libre de Dieu (ledig) et de toutes choses. Mais quand je
sortis de ma volonté libre (freiem) et regus mon étre créé, j’eus un Dieu ; car avant qu’il
y elit des créatures, Dieu n’était pas « Dieu ». Il était ce qu’il était. Mais lorsque les
créatures furent, et qu’elles recurent leur étre créé, Dieu n’était pas Dieu en lui-méme, il
¢tait Dieu dans les créatures. (350)

10. C’est pourquoi nous disons : Pour que I’homme soit pauvre en volonté, il doit aussi
b

peu vouloir ou désirer qu’il voulait ou désirait au temps ou il n’était pas encore. C’est

ainsi qu’est pauvre I’homme qui ne veut rien. (351)

11. Quand j’étais encore dans ma cause premiere, 1a je n’avais pas de Dieu, et j’étais
cause de moi-méme. Je ne voulais rien, je ne désirais rien (begehrte nichts), car j’étais un
étre libre (lediges) (...) La j’étais libre de Dieu (ledig), et de toutes choses. Mais quand
je sortis de ma volonté libre (freiem) et recus mon étre créé, j’eus un Dieu ; car avant qu’il
y elit des créatures, Dieu n’était pas « Dieu ». 1l était ce qu’ll était. (350)

12. car, avant que fussent les créatures Dieu n’était pas « Dieu », plutot, il était ce qu’il
¢tait. Mais lorsque furent les créatures et qu’elles recurent leur étre créé, alors « Dieu »
n’était pas Dieu en lui-méme, plutot : il était « Dieu » dans les créatures. (J. et L. 428)

13. lorsque les créatures furent et qu’elles regurent leur étre créé, Dieu n’était pas Dieu
en lui-méme. Il était Dieu dans les créatures. (350)

14. Psaume 67, 5 : Son nom, c’est le Seigneur (= Yah) der herre ist sin name (A.-H. et
M. 459). Le sermon porte le numéro 53 dans le classement Q., et 74 dans S.

15. « Dieu » est le nom le mieux approprié¢ a Dieu, comme « homme » est le nom d’un
étre humain. (A.-H. et M. 460)

16. Je dis : avoir connaissance de quelque chose en Dieu, et lui en appliquer le nom, c’est
manquer Dieu. Dieu est au-dessus des noms. (A.-H. et M. 460)

17. Nous ne pouvons trouver aucun nom que nous puissions donner a Dieu. Cependant il
nous est permis de lui donner des noms par lesquels les saints I’ont nommé, que Dieu a
consacrés dans leur cceur et inondés de lumicre divine. Et par 1a, nous devons d’abord
apprendre (érsten lernen) comment nous devons prier Dieu. Nous devons dire:
« Seigneur, avec ces mémes noms que tu as ainsi consacrés dans le cceur de tes saints et
inondés de ta lumiére, nous te prions et te louons. » Ensuite nous devons apprendre a ne
donner a Dieu aucun nom (Ze dem andern mdle suln wir lernen, daz wir gote keinen
namen geben), avec I’illusion que nous I’avons par 1a suffisamment loué et exalté, car
Dieu est «au-dessus des noms» et inexprimable. (wan got ist iibernamen und
unsprechelich). (460-461)]

18. Lorsque I’homme se trouvait encore dans I’ Art éternel de Dieu, rien d’autre que lui
ne vivait en lui ; ce qui vivait 13, ¢’était lui-méme. Aussi disons-nous que I’homme doit
rester aussi vide (ledig) de son propre savoir qu’il le faisait au temps ou il n’était pas
encore. (351)




19. La troisiéme pauvreté est la pauvreté la plus extréme (duferste) (...) ’homme est a
tel point libéré (ledig) de Dieu et de toutes ses ceuvres (que ...) Dans cette pauvreté,
I’homme retrouve I’étre éternel qui a été, qu’il est maintenant et qu’il demeurera a jamais.
(353)

20. C’est en ce sens, disons-nous, que I’homme doit rester quitte et libre de Dieu (quitt
und ledig) (352)’.

21. Nous sommes forcés de considérer la forme occidentale du christianisme comme
I’étape préliminaire d’une absence compléte de religion (...) Quelle situation en résulte
pour nous (...) Comment le Christ peut-il devenir aussi le Seigneur des sans-religion ?
(...) Qu’est-ce donc alors qu’un christianisme sans religion ?

22. Dieu nous fait savoir qu’il nous faut vivre comme des étres qui parviennent a vivre
sans Dieu. Le Dieu qui est avec nous est celui qui nous abandonne (Mc 15, 34)° ! Devant
Dieu et avec Dieu, nous vivons sans Dieu!”.

23. C’est pourquoi nous prions Dieu d’étre libérés de « Dieu » (bitten wir Gott dafs wir
« Gottes » ledig werden). (351)

24. C’est pourquoi je prie Dieu de me libérer de Dieu (bitte ich Gott dafs er mich Gottes'!
quitt mache). (354)

" Cf. autre occurrence p. 354. « C’est pourquoi je prie Dieu de me libérer de Dieu. »

¥ D. Bonhoeffer, Résistance et soumission, Lettres et notes de captivité, Labor et Fides 2006, pp. 328-
329. 30. 4. 44.

’ Note des éditeurs de D. B.: « Et a trois heures, Jésus cria d’une voix forte : “Eloi, Eloi, lama
sabaghtani ?”, ce qui signifie “Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ?”” Voir a ce sujet
Luther (WAS5 ; 602, 25-28. Operationes in Psalmos 1519-1521 : (txt latin puis : ) “la ou il s’écrie,
comme se contredisant lui-méme, qu’il est abandonné par Dieu et 1’appelle pourtant son Dieu, il
confesse ainsi qu’il n’est pas abandonné. Car personne ne dit a Dieu ‘mon Dieu’ s’il est complétement
abandonné.” »

1D, Bonhoeffer, op. cit., p. 431. (16. 7. 44).

" All : sans guill.



